
 

 
 

2026.1 

PDF 電子版 

講解救道．造就靈命．探討聖工．實用研經 
 

  
  
 

用虔誠敬畏的心事奉神  陳梓宜 

要與神爭辯嗎？  陳終道 

在殉道的道路上與基督合而為一  戴永富 

充滿第三天的力量  黃志倫 

傳經與釋經  于中旻 

查經講章大綱：使人有盼望的神  黃彼得 

福音活頁： 

上帝放過了我，我又放過了誰？ 

 杜嘉 

福音活頁：破解“羅生門”   黎仲明 

 

 

 

第241期 



 

 

《金燈臺》活頁刊第 241期 PDF電子版 

免費索取‧奉獻支持 

 

 

出版：金燈台出版社有限公司 

   Golden Lampstand Publishing Society (H.K.) Ltd. 

網站：https://goldenlampstand.org 

電郵：info@goldenlampstand.org 

社址：香港新界火炭坳背灣街 34-36 號 B 座 1313 室 

 

 

January 2026 © Golden Lampstand Publishing Society (H.K.) Ltd 

All rights reserved. 

 

 

 

 

 

《金燈臺》活頁刊是一份雙月刊，由陳終道牧師創辦於 1986 年，以“講解

救道，造就靈命，探討聖工，實用研經”為宗旨，主要服事在生命上追求長

進的基督徒、事奉人員、長執、神學生、教牧同工等。 

 

歡迎訂閱，費用全免。請到《金燈臺》網站了解更多：

https://goldenlampstand.org/ 

 

本電子版由金燈台出版社有限公司製作和發布，目的是為

《金燈臺》活頁刊提供一個離線電子版本。全文同載於

《金燈臺》活頁刊印刷版和網站 https://goldenlampstand.org 

歡迎個人讀者傳閱或分享本刊。文章作者和金燈台出版社

有限公司保留所有出版權利。 

https://goldenlampstand.org/
https://goldenlampstand.org/


第 241 期（2026.1） 
 

https://goldenlampstand.org/glb/read.php?GLID=24101 

用虔誠敬畏的心事奉神 

陳梓宜 

  

經文：希伯來書十二章 18 至 29 節 

  這段經文描述了兩座山：作者用以色列人來到西乃

山的情景，對比基督徒來到錫安山的情景。前者的景象

令人恐懼戰兢，後者則充滿盼望平安。這個對比引人深

思：來到榮耀聖潔、偉大可畏的神面前，我們的心是如

何的？ 

一．坦然無懼 

  這段經文帶領讀者回想從前以色列人在西乃山的情

景。“那裏有烈火、密雲、幽暗、暴風、號角的響聲和

說話的聲音；那些聽見這聲音的人，都請求神不要再向

他們多說話。”（來 12:18-19）我們即使未見過烈火，多

數都有體驗過幽暗、暴風、響聲的可怕。在五百多年

前，一場狂風雷暴甚至間接改寫了教會歷史。1505 年，

21 歲的馬丁路德（Martin Luther）在路上遇到狂風雷暴，

無處可避；他深怕被雷劈死，就在困境中許願，如果平

安無事，他就做修道士，一生事奉神。結果他平安無

事，履行諾言，放棄做律師，進入修道院；十二年後，

他掀起了宗教改革。 



第 241 期（2026.1） 
 

https://goldenlampstand.org/glb/read.php?GLID=24101 

  閃電雷轟已如此嚇人，當年以色列人在西乃山所見

的就更使人畏懼：不但有雷聲、閃電、烏雲，而且整座

山冒煙，因為耶和華在火中降臨；遍山劇烈震動，人民

全都顫抖（出 19:16-19；20:18-19）。事實上，面對聖潔

公義偉大可畏的神，恐怕我們每個人的反應就如先知以

賽亞，說：“我有禍了，我滅亡了！因為我是嘴唇不潔

的人！”（賽 6:5） 

  但希伯來書隨即提醒我們： 

你們卻是來到錫安山，就是永活神的城，天上的耶路

撒冷…有名字登記在天上的眾長子的教會，有審判眾

人的神，有得以完美的義人的靈魂，有新約的中保耶

穌，還有祂所灑的血…（來 12:22-24）  

  作者用西乃山和錫安山作對比，是要指出有耶穌基

督的救恩與沒有這救恩的天淵之別。當時有些信主的猶

太人信心受到動搖，可能是抵受不住猶太同胞的排斥，

可能是抵受不住羅馬政權的迫害，就萌生放棄跟隨耶穌

基督的念頭。所以作者指出基督比一切更美更好，引導

他們明白耶穌基督的救恩有多寶貴。 

  救恩的寶貴之處，是耶穌基督作為中保，祂所灑的

血除去我們一切的罪，使我們得以靠着這位大祭司坦然

無懼地來到神面前；是主耶穌使我們得以完美，是祂使

我們的名字登記在天上（來 4:16；12:23-24）。我們是否

明白這救恩的寶貴，是否知道主耶穌與我們所立之約有

多重要，而下定決心，無論遇到順境逆境，都持守對主

耶穌的信心？ 



第 241 期（2026.1） 
 

https://goldenlampstand.org/glb/read.php?GLID=24101 

  今日，我們在神面前得以不再恐懼戰兢，能夠平安

喜樂地敬拜，能夠坦然無懼地來到神的施恩座前得恩

惠，皆因耶穌寶貴無比的救恩。所以我們無論如何都要

珍惜這救恩，以耶穌基督為至寶，持守信心直到神的應

許完全實現（來 11:1—12:3）。 

二．虔誠敬畏 

  雖然我們得以靠着主耶穌坦然無懼地來到神面前，

不是像以色列人在西乃山時那樣恐懼戰兢，但別忘記，

在神面前，我們必須虔誠敬畏，按神所喜悅的敬拜和事

奉。在這段經文下半部分，作者再次使用西乃山的響

聲、震動和烈火，來提醒我們要虔誠敬畏： 

當時祂的聲音震動了地，現在祂卻應許說：“還會有

一次，我不但要震動地，還要震動天。”“還會有一

次”這句話表明，作為受造之物，那些被震動的要被

除去，好讓那些不能震動的得以留存，所以我們既然

領受了不能震動的王國，就應該感恩，照着神所喜悅

的，用虔誠敬畏的心事奉祂；因為我們的神是吞噬之

火。（來 12:26-29）  

  在將來的審判中，只有那些不能震動的會留存，但

我們信主的人已經在主耶穌裏領受了不能震動的王國；

為此，我們“應該感恩，照着神所喜悅的，用虔誠敬畏

的心事奉祂”。我們敬拜、事奉，必須時常省察：到底

是依自己的喜好而行，還是照神的吩咐去做？經文在此

指出我們要虔誠敬畏，因為神是吞噬之火。 



第 241 期（2026.1） 
 

https://goldenlampstand.org/glb/read.php?GLID=24101 

  “神是吞噬之火”這警告曾在申命記出現：“你們

要謹慎，免得你們忘記耶和華你們的神與你們所立的

約，去造耶和華你的神禁止你造的任何雕像。因為耶和

華你的神是吞噬之火，是痛恨不忠的神。”（申 4:23-

24）摩西警告以色列人不要忘記神的約，不可為自己製

造偶像。“神是吞噬之火”提醒我們：是否照着神所喜

悅的，用虔誠敬畏的心去敬拜和事奉？抑或我們骨子裏

其實在貪愛其他東西，是在敬拜偶像，並非單純地討神

喜悅？我們要留心，人在教會的事奉是有機會由討神喜

悅而變成了追求私利、權勢、地位、群眾的擁戴等；如

果我們不警醒，這一切隨時成為我們心中追隨的偶像。

應當記得：神是吞噬之火；我們必須單純地忠心於主。 

  另一方面，用虔誠敬畏的心照神所喜悅的去敬拜事

奉，不但關乎教會的活動，更加關乎我們的行事為人。

在思想如何事奉的時候，我們往往想到教會內的敬拜和

事奉；但同時不能忽略的，是我們在日常生活中對神的

虔誠敬畏。真正蒙神喜悅的敬拜和事奉，與我們本身在

生活中的虔誠敬畏是不能分割的。以賽亞書提到神不理

會以色列人的禁食，是因為他們禁食的時候，仍然追求

私利，壓榨工人，相鬥相爭（賽 58:2-4）。何謂虔誠？在

神眼中，“純潔無污染的虔誠，就是照顧患難當中的孤

兒寡婦，並且守護自己不被世俗玷污”（雅 1:27）。 

  當希伯來書指出要虔誠敬畏事奉神的時候，緊接的

下文就提醒我們總要保持弟兄姊妹之間的愛（來

13:1），以及“不要忘記行善和捐輸，這樣的祭是神所喜



第 241 期（2026.1） 
 

https://goldenlampstand.org/glb/read.php?GLID=24101 

悅的”（來 13:6）。我們應當知道怎樣才是虔誠敬畏，

怎樣的祭和事奉才是神所喜悅的。 

  “神是吞噬之火，是痛恨不忠的神。”但願我們忠

心於主，重視和珍惜基督的救恩，為着自己能夠坦然無

懼地來到神的寶座前而感恩，在祂面前照着祂所喜悅

的，用虔誠和敬畏的心來事奉祂。  

作者為金燈台出版社總幹事兼總編輯。本文所引之經文取自《環球聖經譯本》。 

 



第 241 期（2026.1） 
 

https://goldenlampstand.org/glb/read.php?GLID=24102 

要與神爭辯嗎？ 

陳終道 

 經文：瑪拉基書 

  神藉着先知瑪拉基所傳的信息有許多帶爭辯性口

吻。其實神何須跟人爭辯？神肯與人辯論是神俯就卑

微，高抬了不知自量的人；因為神是絕對智慧而公義

的，人卻是滿心彎曲與詭詐的。可是聖經的確讓我們看

見有忘恩的人，大膽與神辯論！ 

一．忘記父神之愛 

耶和華說：“我曾愛你們。”你們卻說：“你在何事

上愛我們呢？”（瑪 1:2）  

  很難想像，以色列人竟然這樣回答神。稍為留心舊

約聖經的歷史，就可見神為愛以色列人而做的許多大

事：神曾將流奶與蜜之迦南地應許給他們；興起摩西，

為他們在埃及行了十大神蹟，分開紅海的水，將他們從

埃及法老手下救了出來，從天上降下嗎哪給他們，在曠

野為他們戰勝亞瑪力人，使巴蘭的咒詛變成祝福；進迦

南時，神帶領他們打了許多勝仗。但他們竟說：“你在

何事上愛我們呢？”證明他們對神的愛沒有了感覺。 

  今日教會舉行感恩會的時候，常有基督徒想不起有

哪件事是可以感恩的，正像當日以色列人的光景。一個



第 241 期（2026.1） 
 

https://goldenlampstand.org/glb/read.php?GLID=24102 

基督徒對神的愛沒有感覺的時候，就是靈性開始冷淡退

後的一個記號了。 

  神怎樣回答以色列人？祂說： 

“以掃不是雅各的哥哥嗎？我卻愛雅各，惡以掃…”

（瑪 1:2-3）  

  以掃是哥哥，雅各是弟弟。神為甚麼不揀選以掃而

揀選了雅各？豈不是神對以色列人的恩典嗎？單憑神揀

選以色列這一件事，就證明神愛以色列人了。 

  今天神在何事上愛你愛我呢？不用說別的，單說你

我怎會變成基督徒吧。我們成為亞伯拉罕屬靈的子孫，

皆因基督的救贖，使我們信靠祂成為神國的子民：“這

樣，你們不再作外人和客旅，是與聖徒同國，是神家裏

的人了”（弗 2:19）。求主使我們對神的愛重新有感

覺。我們能在那極大的死亡中得拯救，這已經是神對我

們的大愛了。 

二．藐視神的名 

  瑪拉基書第二個辯論是神責備以色列人藐視祂的名

（瑪 1:6–8）。 

“藐視我名的祭司啊！萬軍之耶和華對你們說：兒子

尊敬父親，僕人敬畏主人。我既為父親，尊敬我的在

哪裏呢？我既為主人，敬畏我的在哪裏呢？”（瑪

1:6）  



第 241 期（2026.1） 
 

https://goldenlampstand.org/glb/read.php?GLID=24102 

  神指出以色列人不以神為可敬可畏的。兒子愛父

親，是因生命的關係，尊敬中有愛的成分；像兒子敬畏

父親那樣的敬愛神，是最高的尊敬。僕人敬畏主人，也

是尊敬，但不一定有愛；而且未必從心裏尊敬他，只因

所處之地位，不得不尊敬，這是次等的尊敬。但神指責

這些以色列人，不但沒像兒子尊敬父親那樣的尊敬祂，

甚至連次等的尊敬都沒有！他們把最壞的獻給神，將污

穢的食物獻在祂的壇上，將瞎眼的獻為祭物，將瘸腿的

和有病的獻上，所以神說他們藐視祂的名（瑪 1:7-8）。 

  神不單要我們有敬拜祂的心，也要有正確的態度。

事實上，我們向神奉獻，是神的恩典賜我們這權利可以

向祂奉獻；但很多時候，我們的奉獻似是一種施捨或救

濟。如果我們不獻上神所要求的，卻把殘破的、無用

的、準備丟棄的東西拿到神的家，我們就仍然沒有擺脫

以色列人的錯誤態度—把有殘疾的祭牲獻給神那般的不

虔不敬。 

三．用話語頂撞神 

  以色列人對神的公義沒有認識，對自己不敬虔的態

度沒有感覺，而且對神隨便批評。當他們看見惡人沒有

受到報應，便批評神不公義：“凡行惡的，耶和華眼看

為善。”（瑪 2:17）又說：“事奉神是徒然的，遵守神

所吩咐的，在萬軍之耶和華面前苦苦齋戒，有甚麼益處

呢？如今我們稱狂傲的人為有福⋯他們雖然試探神，卻得

脫離災難。”（瑪 3:14-15）因行善而不見神賜福，就說

行善是徒然的，認為照聖經的吩咐去做，沒有甚麼好



第 241 期（2026.1） 
 

https://goldenlampstand.org/glb/read.php?GLID=24102 

處；這是以色列人對神的第三個辯論。所以耶和華說：

“你們用話頂撞我，你們還說：‘我們用甚麼話頂撞了

你呢？’”（瑪 3:13） 

  這些人大膽埋怨神不公義，你我也是其中一人嗎？

我們是否也有這種想法？當神尚未報應行惡的人，而敬

虔愛主的人又不見得蒙福，我們就說敬虔是徒然的。當

日的以色列人甚至說：“凡行惡的，耶和華眼看為

善。”當他們看到不擇手段的人成功，就認為是神賜福

給那些人。問題是：我們怎能憑自己的眼光判斷他人是

真正蒙福抑或受禍呢？我們不要為作惡的人心懷不平，

因為神是完全公義的，祂一定追討罪惡。一個人犯罪，

是否必定立即受到報應？抑或神可以照祂對人寬容的限

度和時間來報應和管教？另一方面，如果犯罪的是我們

自己呢？神豈不也寬容我們，給予時間悔改？ 

  我們今天按照神的旨意行善，過敬虔的日子，到底

是為了要得到神賜福，抑或是只因我們是基督徒就理該

過分別為聖的生活？如果我們為了神的賞賜才行善，那

就是功利主義了。我們理該按真理的教訓做人，因為我

們是基督徒。 

四．奪取神的物 

  神說以色列人奪取祂的物，以色列人不承認。神說

他們在當納的十分之一和當獻的供物上奪取了祂的物

（瑪 3:8-10）。十分之一本來是屬神的：神每次給我們九

塊錢的時候，祂總是給十塊錢；所以，當記得只有九塊



第 241 期（2026.1） 
 

https://goldenlampstand.org/glb/read.php?GLID=24102 

錢是我們的，沒把十分之一給神，就是奪取神的物。神

這樣給我們，是要你我學習把那一塊錢分給別人。許多

時候我們忘記了自己所有的一切都是神託付給我們的；

如果我們實行聖經的吩咐奉獻十分之一，神要為我們敞

開天上的窗戶，傾福與我們，甚至無處可容。 

  其實，我們如果真正肯遵行神的話，不單在物質

上，而且在靈性上也要蒙福。有許多生活開銷是有伸縮

性的；如果我們省去不必要的花費，撥出一部分收入歸

神使用而不為自己用，承認神所給我們的其中有一部分

是該分給別人的，這樣漸漸便建立了一種不以自己為中

心的人生觀，這比金錢的本身更使我們獲益。 

  先知哈該警告當時的以色列人說：“你們撒的種

多，收的卻少⋯得工錢的，將工錢裝在破漏的囊中。”

（該 1:6）向神家吝嗇，卻要求神賜予生活豐足、凡事通

順，這合理嗎？但感謝神！祂是一位有耐心教導我們的

神。祂對那些奪取祂十分之一的人，仍長久忍耐地在九

分之外另加一分給他們，讓他們有機會學習作一個忠心

的錢財管家。 

省思和禱告 

  我們有否在有餘時不願補別人的不足，在缺乏時只

會埋怨神？曾否求主叫我們勝過這種自私？  

作者陳終道牧師〔1924-2010〕為《金燈臺》創辦人。本文原刊於《文宣》第 172 期。   



第 241 期（2026.1） 
 

https://goldenlampstand.org/glb/read.php?GLID=24103 

在殉道的道路上與基督合而為一 

“啟示錄二至三章默想”系列之二 

戴永富 

  

那為阿們的，為誠信真實見證的，在神創造萬物之上

為元首的…（啟 3:14）  

  前文指出，苦難是信心結出信實、忍耐和警醒等美

德的良機（註一）。這不是說信徒是受虐狂，但神使萬

事都互相效力，讓苦難成全神的救贖計畫。我們通過啟

示錄學到：“基督徒參與神國度的來臨，並非倚仗權勢

和影響力…基督徒見證的基本形式，不能被別的方式取

代，乃是對神的國度忠心到底。”（註二）再者，基督

呼召七教會在痛苦中忠心到底，實質上等同於神呼召信

徒在殉道的道路上跟隨主。“殉道”並非少數高度虔誠

信徒的專利，所有為主作見證之信徒都要有心理準備為

主捨命；因為“殉道”不僅是指從容就義的壯舉，也是

關係到天天捨己背起十架的意志和作為。更甚者，捨己

背起十字架的生命不僅是信徒與基督聯合的體現，也是

與基督教會聯合的彰顯，而這正是本文的核心主題。 

  啟示錄最主要的信息之一是呼召信徒為主忠心作見

證。我們通過自己在苦難中的信心、忍耐和勤奮見證着

神的勝利。主在眾教會前表揚“我忠心的見證人安提

帕”（啟 2:13），藉此號召我們為主的名和教會的緣故

至死不渝。“見證人”的希臘文是 μάρτυς，其拉丁文



第 241 期（2026.1） 
 

https://goldenlampstand.org/glb/read.php?GLID=24103 

martyr“見證人”在後來具有“殉道者”（即“作見證而

付上性命代價的人”）的意義。雖我們未必像安提帕一

樣為主受死，但要有甘於為主忠心至死的精神—我們的

日常生活本身要體現這精神。我們藉此可以效法主的樣

式，因為為我們捨命的主耶穌是最偉大的殉道士。 

  在啟示錄，主耶穌介紹自己是“阿們的…誠信真實

見證的…曾死過，現在又活了”（啟 3:14；1:18）。通過

如此介紹，主呼召教會學祂的樣式。耶穌和殉道者的忍

耐受苦和受死是戰勝邪惡的屬靈武器。忍耐而忠心至死

就是勝利。在啟示錄，得勝的信徒與被宰的羔羊一樣都

是通過他們的死獲勝。耶穌的勝利是從祂被釘在十字架

上時開始。在神的眼中，那被世人看作是失敗、受苦和

微弱的士每拿與非拉鐵非教會是勝利的；而世人看為成

功、富有和強大的老底嘉教會反倒是貧窮、可悲而失敗

的。這樣，主還沒再來前，這勝利有時是隱藏的勝利。

我們是基督的門徒，所以我們人生的目標和使命無非是

效法基督，在自己身上彰顯出耶穌的樣式。 

  非但如此，我們的殉道者般的信實生活不只是我們

效法主的表現，更重要的是：這生活是我們與主聯合為

一的自然結果。換言之，我們之所以能效法基督的犧牲

和勝利，因我們已經在基督裏了（即在基督的死與復活

上有分）。我們不只以基督為榜樣，也以基督為自己的

新生命（加 2:20）。我們和基督的親密合一的自然結果

是我們不可避免地經歷基督的苦難和復活。這樣，受苦

的信徒莫奇怪，也勿失望。自從我們信主的那時刻，基

督的靈充滿我們，使我們的心和身體順從一種屬天的規



第 241 期（2026.1） 
 

https://goldenlampstand.org/glb/read.php?GLID=24103 

律，即新生命的規律。所以，信徒的心和身體順從兩種

規律：其一為自然規律（生老病死的自然規律）；其二

是新生命這超自然規律。在這世上，新生命居然是顯明

在我們自然生命的退化、受阻；也就是說，超自然生命

的規律藉着自然生命的規律顯現。其實，這不只絆倒非

信者，有時也絆倒信徒自己，因為，出於對信仰的不

解，許多信徒以為在主裏面的他們要過萬事順意的生

活。我們都想不到，這樣高尚而積極的新生命原來是藉

着如此卑微且消極的事情實現出來。難怪加爾文說：

“我們所受的逼迫或經歷的患難越大，我們與基督的聯

合就越強；我們所受的毁謗和惡待越大，我們在基督裏

就扎得更深。”（註三）我們從信主的一開始已經與基

督合一而變得像基督，但只有通過逐漸而畢生的忠心捨

己，我們與基督的聯合才變得越來越強，到了我們在天

堂完全像基督為止。 

  對受感官和經驗的限制的我們來說，“與基督合

一”好像還是個玄奧而抽象的真理。我們領受聖餐時常

提醒自己，餅和葡萄汁與我們身體的合一顯出我們藉着

聖靈與基督（和眾信徒）合一的屬靈事實。此外，體驗

與基督合一這真理的主要方法之一是通過正確有效地使

用我們的感情。由於基督與受苦教會的合一，我們能通

過設身處地感受受苦信徒的感受而與基督共同受苦。我

曾閱讀法國十六至十八世紀慘遭迫害的胡格諾派

（Huguenots）的歷史記錄。有一位牧師成功逃到荷蘭

去，在那邊待了不久後，他好像聽神的聲音說：“去

吧！去安慰你的弟兄姊妹。”他就馬上回法國跟受苦的

教會在一起，在十分艱苦的條件下服事，有時要在山洞



第 241 期（2026.1） 
 

https://goldenlampstand.org/glb/read.php?GLID=24103 

裏講道，有時要在地下室禱告。後來他被抓，被判死

刑，劊子手用車輪輾死他。他臨死前非常平安，還為那

些前來觀看他受刑的群眾祝福。我讀到他們的見證時，

心裏格外難過而潸然淚下。當初我讀那見證時，頗為不

解：“神啊，你為何讓他們如此受罪？”後來，我心甘

情願地去擁抱他們的苦痛；憐憫之心在我的心中運作，

使我更深刻地感覺到，我本來是受苦者的一家人，而我

和他們也是和主在一起。充滿着我眼眶的熱淚溶化了我

的心，讓我深深覺悟到，不但我在弟兄姊妹的患難中有

分，主自己也在他們的患難中有分。“掃羅！掃羅！你

為甚麼逼迫我？”（徒 9:4）“他們在一切苦難中，祂也

同受苦難…祂以慈愛和憐憫救贖他們。”（賽 63:9）我

明白了，通過患難，我們才能深刻體驗我們藉着基督與

受苦的弟兄姊妹的聯合。藉着苦痛中的感通一體，我們

才能具體感受到我們與弟兄姊妹，以及我們與基督自己

的合一。 

  這事提醒我，正如我們可以通過自己或別人的受苦

來感覺到我們和他人的聯合一樣，我們也可以藉着患難

感受到主和信徒的合一。但過不久我突然醒悟，更基本

的真理是：在忍受逼迫的痛苦中，教會其實在基督的痛

苦中有分。雖教會的痛苦不像基督那具有贖罪大能之

苦，但教會的苦痛像基督之患難一樣見證出神與人的相

愛而能帶人歸主。他們的痛苦像基督一樣，都是為了他

人而受苦的。這也是主和教會相互寓居的明證：藉着教

會在主裏的寓居，教會通過逼迫和試煉，在主的死與復

活中有分；藉着主在教會裏的寓居，主就在教會的痛苦

中有所參與。 



第 241 期（2026.1） 
 

https://goldenlampstand.org/glb/read.php?GLID=24103 

  殉道士的動人故事，包括啟示錄眾教會的故事，好

像反照出神給我們的呼召：“去吧！去安慰你的弟兄！

去吧！去陪同你受苦的姊妹！”這呼召反映出聖父給聖

子的呼召：“去吧！去尋找你那些迷失的弟兄姊妹！去

吧！去拯救罪人！”同時也反射出聖子給聖靈的呼召：

“去吧！去安慰我的教會！去吧！去造就我的弟兄姊

妹！”通過忠心至死的事奉，我們實際上已進入了三位

一體之神和教會的互愛關係中，在上帝神聖的生命中有

分。 

（註一） 〈解碼試煉對信心的提升作用〉，本刊第 240 期。 

（註二） 包衡，《啟示錄神學》，鄧紹光譯（香港：基道，2000），218。 

（註三） 加爾文，《基督教要義》III, viii,1,7。 

  

本系列兩篇文章已連載完畢。作者戴永富博士為美國 Biola 大學中華神學研究中心主

任，創欣神學院訪問研究教授。 

 

 



第 241 期（2026.1） 
 

https://goldenlampstand.org/glb/read.php?GLID=24104 

充滿第三天的力量 

黃志倫 

  

經文：約翰福音二章 1 至 11 節 

  時間把我們推進了 2026 年。喜歡也好，不喜歡也

好，舊年過去，新年來臨！其實，這是上帝給我們重新

再來的恩典。讓我們透過思想水變酒的神蹟，一起來預

備自己進入全新的 2026 年。 

一．人生的計畫始終趕不上人生的變化 

  約翰福音第二章一開始便說明這事發生在一個婚宴

中。古今中外，婚宴往往是喜事，是人生之中一個開心

的場合，甚至可以說是人生計畫了多時，盼望了多時的

一個實現。當日猶太人的婚宴一連舉辦多天，背後的籌

備相當不簡單。如果婚宴招待不周，在當時來說不只是

關係到一對新人，而是會關係到整個家族，甚至會讓整

個村莊蒙羞。然而，在加利利迦拿的這場婚宴中，出現

了意想不到的變化，足以讓這對新人、讓這個家族、這

個村莊成為一輩子的笑話；那件意想不到的事就是“酒

用盡了”（約 2:3）。 

  這短短四個字的形容“酒用盡了”，背後所表達的

破壞力是強大的。可想而知，結婚的新人和宴席的總管



第 241 期（2026.1） 
 

https://goldenlampstand.org/glb/read.php?GLID=24104 

是多麼慌張焦急：怎會發生這種事？我不是都安排好了

嗎？我該怎麼辦？ 

  沒有人會計畫要在婚宴中出現“酒用盡了”的場

面，周詳準備的人還會預備一個 B 計畫。但無論有多少

個版本的計畫，“變化”會在毫無預警的情況下闖進我

們的計畫，翻轉我們的人生：酒用盡了，資源用盡了，

辦法用盡了。耶穌的母親對耶穌說：“他們沒有酒

了。”（約 2:3） 

  約翰福音是在主後 90 至 100 年間寫的；在那段日

子，基督徒面對羅馬政府殘暴的迫害。現代有不少人旅

行參觀意大利羅馬的鬥獸場，而當年就有許多基督徒被

迫在這種鬥獸場中與猛獸搏鬥。約翰就在這種處境下寫

了約翰福音，為要告訴信徒，人生就是這樣。我們可以

計畫人生，但是我們的計畫始終是趕不上人生的變化，

原來鬥獸場可以隨時出現在我們的人生中。我們可以計

畫結婚、生子、旅行、搬家、退休，但人生的變化是隨

時會發生的，這是一個事實。對着當日生活在水深火熱

之中的信徒，約翰也寫下了啟示錄，告訴我們，要預備

自己面對人生的變化，也要面對嚴峻的信仰考驗。 

  對當日受迫害的信徒，在酒用盡了的那一刻，他們

只有兩種選擇。一是公開的說：我放棄基督教的信仰。

二是公開的說：耶穌就是那位道成肉身的主，祂是我生

命的救主，我持守我的信仰。約翰把這個真實婚宴的場

景擺在信徒面前，讓我們知道，人生可以有計畫，但人

生的計畫始終是趕不上人生的變化，這是事實，不要逃

避，不要埋怨，而是要知道如何面對。感謝上帝，約翰



第 241 期（2026.1） 
 

https://goldenlampstand.org/glb/read.php?GLID=24104 

在描述酒用盡了的當下，也提醒了我們，在面對時是有

出路的：第三天的力量。 

二．人生的變化始終抵不過第三天的力量 

  要明白何謂第三天的力量，就必須先明白約翰福音

的寫作特色，其中有兩個特色與本段經文有關。第一就

是“神蹟”這字：每當指出那是個神蹟時，約翰選用的

字是 σημεῖον，就是“記號”（sign）的意思。換句話

說，神蹟在約翰福音是一個記號，是一個指標，重點不

是神蹟的表面，而是背後更深層的意義。水變酒的神蹟

也是這樣，是一個指標，要帶出更深層的意義。 

  第二個特色是時間的使用。白天、黑夜、第三天

等，這些有關時間的詞語，在約翰福音裏是一種特別的

表達。例如，本段經文記載主耶穌說“我的時候還沒有

到”（約 2:4）。“時候”在約翰福音全書是有更深層的

意思：在七章 6 節耶穌又說“我的時候還沒有到”，在

七章 30 節約翰形容主耶穌“因為他的時候還沒有到”，

在八章 20 節約翰再次形容“因為他的時候還沒有到”；

直到約翰開始記載主耶穌騎驢進耶路撒冷的時候，就寫

“耶穌就對他們說：‘人子得榮耀的時候到了！’”

（約 12:23）原來時間的表達在約翰福音中不只是形容事

件的進程，更是指向一個更大事件的發生，有着特殊的

意義。 

  惟有明白約翰怎樣表達時間和神蹟，才可以真正明

白約翰所記的水變酒的神蹟：它的時間點，這個記號，

到底要表達的是甚麼。留意經文一開始就出現了一個很



第 241 期（2026.1） 
 

https://goldenlampstand.org/glb/read.php?GLID=24104 

重要的時間表達：“第三天”。“第三天，在加利利的

迦拿有婚宴”（約 2:1），接下來記載在婚宴上遇到酒用

盡了的困境，然後耶穌在這突發的困境中行了一個神

蹟。這神蹟是發生在“第三天”。 

  這裏的“第三天”是甚麼意思？試算一算： 

  約 1:29“第二天”； 

  約 1:35“過了一天”（不就是第三天了嗎？） 

  約 1:43“再過一天”（到底是第幾天了？） 

  顯然，當約翰在二章 1 節寫“第三天”，他要讀者

留意的不是時間的順序或日子的計算，而是要留意這是

在“第三天”發生的事情。對初期教會的信徒來說，看

到“第三天”就會想到是那道成肉身來到世上的耶穌，

雖然經過了十字架的受死，但卻戰勝了死亡，在第三天

從死裏復活，勝過了一切絕望，帶來了生命的釋放和永

恆的盼望。對當日的信徒來說，“第三天”是個多麼激

勵人心的提醒；他們面對信仰迫害時展現的生命力，就

是來自這第三天的力量。 

  水變酒的神蹟是一個記號、一個指標，它要傳達給

初代教會的信息是：面對信仰的迫害，面對生活中的無

奈，面對人生計畫始終趕不上人生變化的事實，要記

得，我們所信的那位，就是在第三天從死人中復活的耶

穌，同樣也是那位在我們酒用盡了的時候可以將水變成

酒的耶穌。在人看來是酒用盡了，但在上帝的手中，我

們的主是可以將“為猶太人行潔淨禮用的”水（約



第 241 期（2026.1） 
 

https://goldenlampstand.org/glb/read.php?GLID=24104 

2:6），也就是給客人洗手洗腳的水，變成味道香醇、濃

郁上等的好酒。 

  “人人都是先擺上好酒，等到親友喝夠了，才擺上

次等的，你倒把好酒留到現在。”（約 2:10）雖然在人

看來，酒用盡了是一個意想不到的變化，但在那第三天

的力量中，那原本看似會讓人受盡羞辱、使人生蒙上陰

影的遭遇，我們的主也能將它變成榮耀上帝、見證上帝

大能、流傳人間的佳話。 

  到底水是在甚麼時候變成酒的？是在倒進缸裏的那

一刻？還是在舀出來的那一刻？我們還是別猜了。上帝

的作為、上帝的時間，我們無法參透，但只要我們願意

相信，按照主的吩咐去行，那第三天的力量會將水變成

酒，將我們人生中的尷尬、失敗、傷心的遭遇，變成榮

耀上帝、人人讚好的見證。這故事是上帝給我們的啟

示，是振興我們生命的力量。 

  這段經文最後一節說：“這是耶穌所行的第一件神

蹟，…顯出了自己的榮耀，他的門徒就信了他。”（約

2:11）“第一件”的重點在這裏不是時間，而是指向一個

新的開始，因為彌賽亞已經來了，在耶穌基督裏那第三

天的力量已經勝過了一切，是我們的救恩，是我們人生

中面對酒用盡了的時候的力量，是一個全新綻放生命光

彩的開始。 

總結與省思 

  你在 2026 年的人生計畫是甚麼？有計畫是好的，但

讓我們都預備心：人生的計畫始終是趕不上人生的變



第 241 期（2026.1） 
 

https://goldenlampstand.org/glb/read.php?GLID=24104 

化，這是一個事實。我們總會有面對意想不到的酒用盡

了的時候；讓我們在那一刻不慌張、不煩躁、不埋怨，

卻要知道一切在主的手中。只要我們肯相信，潔淨用的

水都可以變成被人羨慕最純最香的美酒，使我們依然可

以綻放生命贏得世界。讓我們帶着第三天的力量面對

2026 年的每一天。 

作者黃志倫牧師為新加坡長老會恩澤堂主理牧師。 

本文是作者的講章摘錄。本文的經文錄自《聖經新譯本》。 

 



第 241 期（2026.1） 
 

https://goldenlampstand.org/glb/read.php?GLID=24105 

傳經與釋經 

于中旻 

  

你的言語一解開，就發出亮光，使愚人通達。（詩

119:130）  

  每個戰士都有佩劍。聖徒應有“聖靈的寶劍”，就

是神的道，為基本裝備（弗 6:17）。聖經，是基督徒不

可或缺的武器—不僅有聖經，還必須能熟練正確的用聖

經。 

  這句話，相信所有基督徒都會同意和實行— 

傳道是用言語的道， 

藉文字的道（聖經）， 

見證成為肉身的道。 

  因此，也可簡單說，惟獨聖經，是傳揚基督的中

心。 

  我們不能放棄或背離聖經；必須高舉聖經。不過，

在使用聖經的時候，要知道聖經是雙刃利劍，不可任意

亂用自傷，還要不忘記協同共進，分工合作。在先知耶

利米的事奉上，可以看得出他在宣道事工的協同（耶

36:11-21）。宣道有神的引導，是“3-D 動員”分工合作

— 

  1.著述（Drafting）：先知是神的代言人，必須絕對

忠誠。神把祂的心意啟示先知耶利米，常有受眾不喜歡



第 241 期（2026.1） 
 

https://goldenlampstand.org/glb/read.php?GLID=24105 

的話，但也必須得忠心傳達，說出去，或寫下來，成為

聖言，“是人被聖靈感動，說出神的話來”（彼後

1:21），為了要使人明白祂的旨意。 

  2.複製（Duplicating）：巴錄把先知的話，寫在書卷

上。古時的人，要一筆一畫恭敬抄寫神的話，輾轉傳

抄。由皮卷，至蒲草本，都是如此。到印刷機發明了，

可以有效的複製書籍，成本也大大減低。近代傳播科技

進步，可使用電子媒介，以更有效的複製；而且即使遭

受故意破壞，也可以立即填補。 

  3.發行（Distributing）：原始的發行工作，是像巴錄

宣讀；無論是傳送、介紹、推銷，都是發行的方式，是

文字宣道的重要部分。再好的作品出不了門，像種子在

倉裏，發生不了效果。耶利米的信息，不得當政者歡

心，遭受禁足。先知的代筆人巴錄，被迫擔當發行工

作，站在殿門口，趁節日人多，發聲如同發行，就像發

行禁書。這少不得準備遭麻煩，但那是不能避免的。 

廣義的發行—傳道 

  到了新約時代，有耶路撒冷教會的執事腓利。腓利

是七執事之一，本來設立的目的，是為管理飯食。誰想

他走出廚房，登上講壇！他可以開口講經，也能下水施

洗。有如此表現，因為他懂聖經。 

  腓利成為傳道人，是時勢使然。當時教會遭受迫害

分散。不過，他們沒有散夥隱藏，卻是脫穎而出。腓利

去到撒瑪利亞傳道。撒瑪利亞人本來與猶太人不合，難



第 241 期（2026.1） 
 

https://goldenlampstand.org/glb/read.php?GLID=24105 

談到一起。撒瑪利亞人只信摩西五經，對於禮拜的方式

也與猶太人有分歧；但主的權能是真實的。群眾看到腓

利講道有能力，鬼被趕出去，疾病得治痊愈，大家沒話

說，因此，“在那城裏，就大有歡喜”（徒 8:8）。傳道

如此，是滿有善果。 

推銷福音的檢討 

  今天的商業化文化，認為傳福音是推銷術；腓利不

是如此。腓利的基本原則是“非利”。腓利沒有滿足於

自己的成功，開設跨文化分號；他順從聖靈引導，南下

走曠野路，當然不是尋求市場生意經。在曠野路上，遇

到埃提阿伯的太監，是一位要人，也是忙人，卻是向道

之人。他上耶路撒冷參加猶太人禮拜，在車上讀以賽亞

書，卻不得其解。腓利在車旁走，聽到那人出聲讀經。

不多費話，腓利直截問：“你所念的你明白嗎？” 

  人若要蒙恩，必須先謙卑：“沒有人指教我，怎能

明白呢？”於是請腓利上車，與他同坐（徒 8:30-31）。

他所念的那段經說： 

他像羊被牽到宰殺之地，又像羊羔在剪毛的人手下無

聲，他也是這樣不開口。他卑微的時候，人不按公義

審判他；誰能述說他的世代？因為他的生命從地上奪

去。（徒 8:32-33）  

  腓利順從聖靈，就着太監所讀的經文，給他上了一

堂釋經，講解耶穌的救贖，“從這經上起，對他傳講耶

穌”。（徒 8:35）正確的釋經傳經，收取好的效果。太



第 241 期（2026.1） 
 

https://goldenlampstand.org/glb/read.php?GLID=24105 

監信受：“我信耶穌基督是神的兒子。”並主動要求受

洗歸主（徒 8:37-38）。 

  傳道就是傳經，正確的釋經結出持久的果子。 

  今天的教會，必須謹慎，不要輕信“基督推銷

員”，更不要求速成，追求甚麼“發達”、“第一”；

卻要忠誠的傳經、釋經。詩人如此說：“你的言語一解

開，就發出亮光，使愚人通達。”（詩 119:130）阿們。

 

  

作者于中旻博士為聖經網 aboutBible.net 著者 

 

https://aboutbible.net/


第 241 期（2026.1） 
 

https://goldenlampstand.org/glb/read.php?GLID=24106 

查經講章大綱 

使人有盼望的神 

黃彼得 

經文：羅馬書十五章 1 至 13 節 

引言： 

  盼望是生活與工作的動力。因有盼望我們才努力工

作，因有盼望我們才肯付代價。盼望使人生更有力量和

價值。 

一．一般人的盼望 

1. 是根據傳統的觀念。如有錢可過好生活，有子孫可享

晚年福。 

2. 為了幻想理想中的美麗前途而去奮鬥。但多數不如理

想而失望。 

  但這些多靠不住，常叫人灰心失望。 

二．信徒盼望的根據 

1. 聖經的教訓（羅 15:4）。聖經的教導是我們盼望的根

據，可產生忍耐去過有盼望的生活。神的話語是叫人

有盼望的（詩 119:49），是可靠的。 



第 241 期（2026.1） 
 

https://goldenlampstand.org/glb/read.php?GLID=24106 

2. 神的慈愛（詩 33:18）。神的慈愛比生命更寶貴（詩

63:3）。 

3. 耶穌基督（帖前 1:3）。主耶穌是真理，祂的應許可

成為我們的盼望。 

4. 神是喜樂平安的源頭（羅 15:13）。一切都在於神

（彼前 1:21），所以我們應當仰望祂。 

三．信徒盼望的內容 

1. 盼望神的慈愛（詩 147:11）。 

2. 盼望基督顯現（彼前 1:13），就是盼望主再來。當祂

再來時，可以聖潔快樂去迎見祂。 

四．信徒盼望的態度 

1. 凡事盼望（林前 13:7）。 

2. 歡喜忍耐（羅 5:2-5）。 

3. 敬虔等候（多 2:12-13）。 

4. 尊主為聖(彼前 3:15)。就是尊敬基督的主權。生活上

有許多我們不明白的事，但可以交託主。 

結論： 

  讓我們靠主的應許，在新的一年，過一個有盼望的

人生。  

 作者黃彼得牧師為東南亞聖道神學院榮譽院長。本文選自《基督教簡明查經講章大

綱》，全部大綱共約二千三百篇，已在金燈臺網站 goldenlampstand.org 發布。歡迎瀏

覽或下載，費用全免。 

https://goldenlampstand.org/lib/ws/


第 241 期（2026.1） 
 

https://goldenlampstand.org/glb/read.php?GLID=24107 

福音活頁 

上帝放過了我，我又放過了誰？ 

  

  一個很有啟發的聖經故事： 

  有個人欠了主人一千萬兩銀子，他苦苦哀求主人寬

容他。主人就動了憐憫之心，免去了這個人全部的債

務。這個人出門去，看見了一個欠他十兩銀子的朋友，

就掐住朋友的脖子要他還錢。朋友苦苦哀求他寬容一些

時間，但這個人不願意，還把朋友收監。同伴們看不過

去，就把事情轉告了主人，主人大怒：“你求我，我就

免了你的債，你不應該也同樣對待別人嗎？”於是，主

人把那個人交去受刑，直到債務還清。（源自馬太福音

第十八章） 

  沒有人的人生不是傷痕累累。有自己不小心摔傷

的，有別人有意無意加害的。一般人的視角，都容易指

向別人，認為自己所有的傷都是別人造成的。殊不知，

自己事實上也曾經有意無意地傷害過別人。這一切都如

欠債。我們不但傷痕累累，我們也債務纏身，更嚴重的

是，我們欠了上帝不止一千萬！ 

  多梅尼科（Domenichino, 1581-1641）的畫作“上帝

斥責亞當和夏娃”（The Rebuke of Adam and Eve），生動

地表達了伊甸園裏的古老故事：當上帝指出亞當違背了

祂的命令時，亞當就諉過於夏娃，而夏娃就諉過於那條



第 241 期（2026.1） 
 

https://goldenlampstand.org/glb/read.php?GLID=24107 

蛇。幾千年過去了，人類還是這樣，互相指責。但救贖

主耶穌基督已經廣行赦免，只要向耶穌基督認罪悔改，

所有的罪惡都被塗抹淨盡。 

 

The Rebuke of Adam and Eve by Domenichino, 1626  

（取自 nga.gov）  

  韓國老電影《密陽》講述這樣一個故事：李申愛的

兒子遭綁架殺害了，她極其悲傷。後來去到教會，信了

耶穌，因着上帝的大愛，她決定原諒凶手。當她去監獄

探視凶手的時候，凶手說：“上帝已經饒恕我了。”李

申愛當場暈倒。她內心燃燒着憤怒之火，大聲吼叫：

“我還沒原諒你呢，憑甚麼上帝就饒恕了你！” 

https://www.nga.gov/artworks/111718-rebuke-adam-and-eve


第 241 期（2026.1） 
 

https://goldenlampstand.org/glb/read.php?GLID=24107 

  是啊，憑甚麼呢？保羅說：“在罪人中，我是個罪

魁。”（提摩太前書 1:15）罪人中的罪魁，正在犯罪的

途中卻與耶穌相遇了。憑甚麼呢？就憑着上帝自願的

愛，上帝對人類超越的愛：明明知道人類犯罪而無力償

還罪債，就決定差派自己的獨生兒子耶穌基督降世，代

替人類死在十字架上，償還了所有人的罪債。上帝放過

了那個凶手，其實也放過了李申愛。相比之下，以為自

己才有權利饒恕的李申愛，她實際上沒有真正的饒恕。 

  完全體會到自己是一個被上帝無條件饒恕的人，會

真誠地反思：“上帝放過了我，我又放過了誰？”這一

生需要放過的人，也許名單很長，也許想起來心裏還陣

陣刺痛；但當我們真正明白了自己已經是一個被上帝免

了巨額債務的人，就能夠從心裏真正饒恕一個又一個欠

了我們債的人。 

  如果我們堅持揪住別人不放，其實是揪住自己不

放。我們把別人置於何等境地，自己也會被困在何等境

地。但願，上帝放過了我們，我們也願意放過別人。如

果覺得饒恕太難，可以向天父上帝禱告：神啊，幫助

我！讓我接受祢的饒恕，也有力量饒恕別人。（杜嘉）

 

  



第 241 期（2026.1） 
 

https://goldenlampstand.org/glb/read.php?GLID=24108 

福音活頁 

破解“羅生門” 

  

  有人問我為何信耶穌，少年時代的回答是個“標準

答案”：因為我是罪人，所以接受耶穌為我的救主。如

今年長，對罪有深刻的體會，看見世人對正義的扭曲，

看到人性的邪惡，也真切體會到自己內裏的罪性何等可

怕！ 

  著名日本導演黑澤明拍攝的《羅生門》是一部經典

作品。故事中出現四個人物，強盜、樵夫、武士和他的

妻子；情節環繞着武士被殺，官府展開調查，強盜、樵

夫和武士妻子對事件的真相各有不同說法，而這真相被

模糊和扭曲得很厲害。故事描述這三個人都在事件中獲

益，他們都在編做謊言，掩飾自己的弱點。 

  黑澤明事後解說這部電影的哲理：“人對於自己的

事不會說實話；談自己的事的時候，難以脫離自己的本

性，展示人利己心的奇妙圖卷。各位仍然不懂這個劇

本，因為它描寫人性是不可理解的。如果把焦點集中在

人性的不可理解這一點上來讀，那麼，我認為這劇本更

易理解了。” 

  就藝術而言，《羅生門》是部極佳的作品。至於黑

澤明所說人性不可理解的謎團，其實在聖經中早已有答

案：人裏頭有罪性。“因為世人都犯了罪，虧缺了神的



第 241 期（2026.1） 
 

https://goldenlampstand.org/glb/read.php?GLID=24108 

榮耀。”（羅馬書 3:23）人的罪性使人以利己為中心，

為自己的利益而將事實扭曲；人的罪性叫人不能自拔，

甚至連自己也不能理解為何有這種行為。 

  世上實在有太多“羅生門”事件，有太多顛倒是非

黑白的事。因為人的罪叫他掩蓋了自己的良心。有一個

年輕人犯了嚴重的罪，他辯護的理由竟然是：因為他爸

爸媽媽生下他；若果沒有出生他就沒有機會犯罪。 

  但福音叫人知罪，也叫人認罪和離罪。聖經說： 

惟有基督在我們還作罪人的時候為我們死，神的愛就

在此向我們顯明了。（羅馬書 5:8）  

  耶穌基督的救恩解決了罪的問題：耶穌的死叫我們

所犯的罪一筆勾銷，也叫我們不被罪所捆綁，可以勝過

罪。有不少人信耶穌後生命得着改變，甚至十惡不赦的

罪人也能夠脫胎換骨，成為一個好人。 

  這世界若要消除“羅生門”事件，只有靠着耶穌基

督的福音才可以。惟有基督能夠拯救世人脫離罪惡，使

人得着釋放。 

  親愛的朋友，你願意接受主耶穌的救恩嗎？請作出

這樣的禱告：“主耶穌，我真心承認我的罪，願意接受

你赦罪的大愛，並且願意跟隨祢，一直到永遠。誠心所

願。”（黎仲明） 

  


